## النقد البناء.. لا للتشهير والتجري:سماحة الشيخ حسن الصفار



النقد البناء.. لا للتشهير والتجري:سماحة الشيخ حسن الصفار

قال تعالى: □وَالسَّدَيِنَ إِنَا فَعَلَوُوا ْ فَاحِيشَةً أَو ْ ظَلَمَوُوا ْ أَنهْ هُمْ ْ ذَكَرُوا ْ اللَّهَ َ فَاسَّتَغَقْرُوا ْ لِذُنُوبِهِم ْ وَمَن يَغَقْرِرُ الذَّنُوبَ إِلَّاَ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرِّوُوا ْ عَلَى مَا فَعَلَوُوا ْ وَهُمْ ْ يَعْلَمُونَ ۖ [1] .

تتحدث الآية الكريمة عن صفات المؤمنين وخصائصهم، وتذكر أن من صفات المؤمنين وخصائصهم:

□و َالسَّدَ ِينَ إِذَا فَعَلَوُوا ْ فَاحَ ِشَةً أَو ْ طَلَمُوا ْ أَن ْفُسَهِ ُم ْ ذَكَرُوا ْ اللَّهَ وَالسَّة فَاسَّتَغ ْفَرُوا ْ لَذِ ُن ُوبِهِ ِم ْ □ فالمؤمن ليس مَلاَكا ً وإنما بشر، وإذا كان الملك خاليا ً من دوافع الشهوة ومن بواعث الخطأ والانحراف فإن في طبيعة البشر ذلك، فبالتالي فإن الخطأ وارد في حياته إلا من عصمه ا□، والعصمة هي حالة استثنائية اختص ا□ بها من يشاء لتبليغ رسالته، ولكي يكونوا قدوات وهداة لعباده، أما سائر الناس فهم بشر.

أسباب الخطأ:

والخطأ له عدة أسباب منها:

الجهل: فيتخذ الإنسان قرارا خاطئا بسبب جهله، فالجهل سبب من أسباب الخطأ في حياة الإنسان.

والسبب الثاني: الهوى والرغبة والشهوة في نفس الإنسان: فهذه عوامل تضعف إرادته أمامها ويقل صموده فينجرف نحو الشهوة والخطأ والانحراف بسبب خضوعه لأهوائه، وهذا وارد على الإنسان فقد يحصل في بعض اللحظات أن تتغلب شهوته على إرادته.

السبب الثالث: الاشتباه والغفلة: قد يعتمد الإنسان على مقدمات خاطئة فتقوده إلى الخطأ، أو أن أناساً ينقلون له معلومة خاطئة فيرتب الأثر على ذلك الخبر فيقوده ذلك إلى الخطأ. فليست المسألة مسألة جهل ومسألة هوى وإنما غفلة واشتباه، فهو لم يـُرد الخطأ ولم يكن جاهلا من حيث المعرفة والرأي ولكن غفل في التطبيق، وهذا يحدث عند كثير من الناس. فمثلاً عالم من العلماء يعتمد على أناس من

| ارا ً خاطئا ً. | فقد يتخذ قر | وعلى شهادتهم، | حاشيته وتلامذته |
|----------------|-------------|---------------|-----------------|
|----------------|-------------|---------------|-----------------|

والمؤمن لا يختلف عن غير المؤمن في إمكانية الوقوع في الخطأ، ولكن المؤمن أقل من غيره عرضة للخطر بسبب المنهجية السليمة التي يمشي عليها في حياته، فتكون عنده حصانة عن الخطأ.

والفارق بين المؤمن وغيره هو في التعامل مع الخطأ، فهو يقع في الخطأ ولكن لا يصر عليه وإنما يتراجع عنه..قال تعالد:□إِذَا فَعَلَّوا ْ فَاحِشَةً ۚ ويقصد بها ما اشتد قبحه من الذنوب، □أَو ْ طَـَلَـمُوا ْ أَـن ْفُسَهُ مُ ۚ أَي ارتكبوا ذنوبا ً صغيرة. والفاحشة الاعتداء على حقوق الآخرين، فهم يظلمون أنفسهم فيما يرتبط بعلاقتهم مع ا□، بتقصيرهم في واجباتهم تجاه ا□.

ففي الآية الكريمة إشارة إلى أن المؤمن إذا اكتشف الخطأ لا يصر عليه.

كيف يكتشف الإنسان الخطأ؟

في بعض الأحيان يكون الإنسان سائرا ً في غيه ويستمر على خطئه، وهناك أساليب تجعله يكتشف الخطأ في سلوكه وقراراته:

أولا: المحاسبة والنقد الذاتي:

المؤمن ينقد ذاته ويحاسب لنفسه، وتشير الآية إلى هذا ⊡و َالسَّدَ ِينَ إِدْاَ فَعَلُوا ْ فَاحَ ِشَةً أَو ْ ظَلَمُوا ْ أَن ْفُسَهُم ْ ذَكَرُوا ْ اللَّهَ َ□ أَي عرضوا أعمالهم على شرع ا□ وتصرفاتهم على أمر ا□ فيكتشفون أين الخطأ والصواب.

والمحاسبة مسألة مهمة.. بأن يفكر الإنسان في أعماله وتصرفاته.

وهناك أحاديث وروايات كثيرة تحث على هذا الأمر: «ليس منا من لم يحاسب نفسه في كل يوم فإن عمل حسنا حمد ا□ واستزاده، وإن عمل سوءا ً استغفر ا□»[2] .

وعن أمير المؤمنين : «حق على المسلم أن تكون له ساعة لا يشغله عنها شاغل فيحاسب نفسه مما اكتسب في ليله ونهاره».

ويقول رسول ا□ : «يا أبا ذر حاسب نفسك قبل أن تحاسب يكون أهون لحسابك غدا ً»[3] .

وفي حديث آخر: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوها قبل أن توزنوا»[4] .

فالإنسان لابد أن يحاسب نفسه ويراجع حياته ويتأمل في سلوكه سواء أكان في الأمور الدينية أو الأمور الأخرى، حتى يعرف نقاط الضعف والقوة، وليستطيع أن يتجاوز نقاط الضعف، ويركز نقاط القوة، وهذه

المسألة تمكنه من اكتشاف الخطأ وتجاوزه.

وهناك أيضا ً مجتمعات تنقد نفسها، ومجتمعات أخرى تنقد الآخرين، وأغلب مجتمعاتنا الإسلامية مبتلاة بهذه الحالة، وهو ملحوظ أيضا ً بين المذاهب، فإذا كان عالم ضمن مذهب معين فإنه يهتم بالبحث في نواقص المذهب الآخر. فهذه حالة عامة في المجتمعات المتخلفة.. ينتبهون إلى عيوب غيرهم.

وجاءت الروايات تأمر الإنسان المؤمن بأن يشتغل بعيبه عن عيب غيره. فيجب أن ننظر نحن في حياتنا وطريقة معاملتنا مع الآخرين.

والمجتمعات المتقدمة يمارسون النقد الذاتي لأنفسهم بجرأة ويعترفون بمكان الخطأ. مثلاً الصهاينة بين فترة وأخرى يعدون تقارير عن أنفسهم ويحاولون أن ينقدون أنفسهم، وهذا ينفعهم لأنه يبين لهم نقاط الضعف فيتجاوزونها.

إذن فالنقد الذاتي في الفرد والمجتمع يحتاج إلى جرأة وشجاعة وإخلاص للحقيقة، والإنسان الذي ليس عنده إخلاص للحقيقة فهو يكابر حتى لو بان له الخطأ واضحا ً كوضوح الشمس.

ثانيا ً: قبول النقد من الآخرين:

فالإنسان لا يرى أخطاء نفسه، فمثلاً عندما يريد الإنسان أن يرتدي لباسه فهو لا يرى نفسه بل يحضر

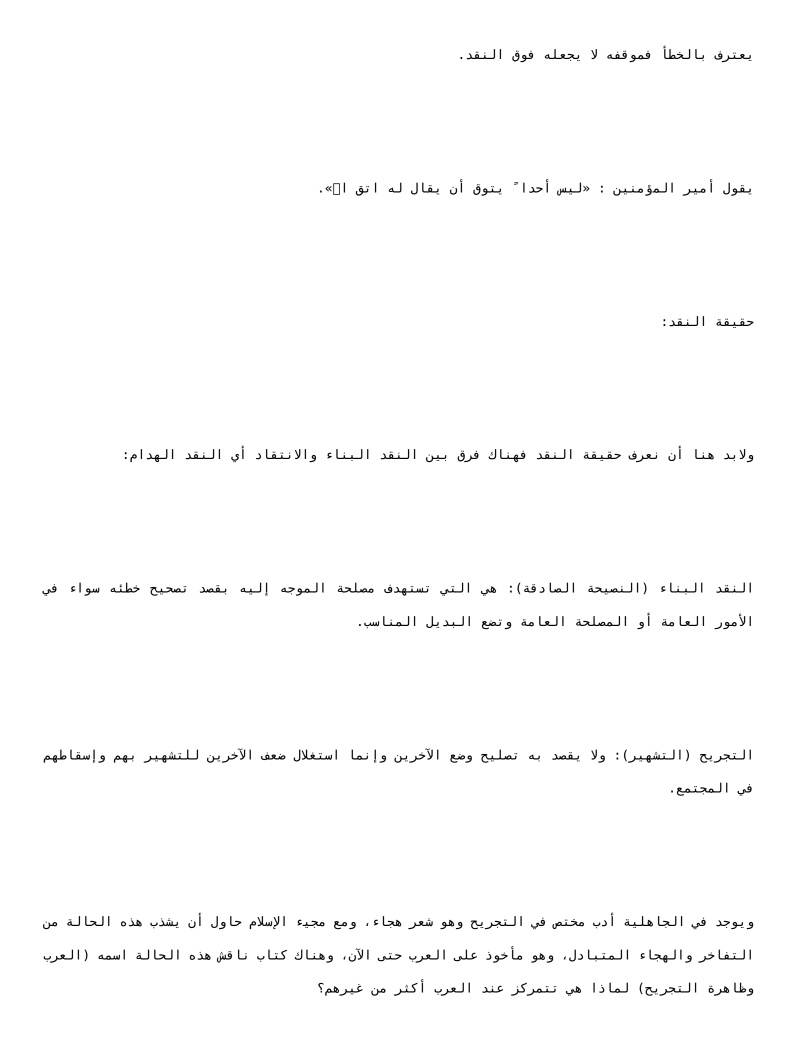
له مرآة لتبرز له إذا كان هناك خلل وخطأ فيرتاح من دور هذه المرآة. ولو جاء إنسان ونظر إلى وجهه ورأى فيه شيئا لا يحبه فهو يتضايق منها فيأخذها ويكسرها مع أن المفروض أن يرتاح لأنها كشفت له وجود شيء يجب إزالته.

فالآخرون بالنسبة لنا يمكن أن يقوموا بهذا الدور (دور المرآة). وقد ورد في الحديث: «المؤمن مرآة لأخيه المؤمن»[5] أي يكتشف من خلاله عيوبه ونقاط ضعفه، فينبغي أن تكون نفسيته مهيأة لقبول النقد من الآخرين.

ويقول الإمام الصادق: «لا يزال الإنسان بخير ما كان له (توفيق من ا] عز وجل، وواعظ من نفسه، وقبول ممن ينصحه»[6] فإذا كانت هذه الأمور متواجدة في شخص فهو بخير، أما إذا كان لا يقبل النصيحة كما يقول القرآن الكريم: [و َن َص َح ْت ُ ل َ ك ُم ْ و َل َك َن لا ۗ َ ت ُح َب ّ ُون َ الن ۗ َاص َح َين َ [7] ، ففي بعض الحالات لا يرتاح الإنسان إذا نقده الآخرون فهو يريد دائما ً أن يمدحوه، أما إذا بينوا له عيوبه وأخطاءه فهو يعتبر ذلك خدشا ً لكبريائه وجرحا ً لهيبته وشخصيته، وهذا هو مكمن الخطأ والتخلف.

نحن تربينا في مجتمعاتنا على أن تكون نفوسنا شفافة لا تتحمل النقد ونعتبره إهانة، وهذا خطأ فهو تقويم وتصحيح وهداية وإرشاد، لأن الإنسان إما أنه لا يبصر الخطأ، أو لأن هناك عوامل وأسبابا ً تحول دون معرفته به فنصيحة الآخرين تساعده على تجاوز هذه الحالة.

روي عن الإمام الصادق : «رحم ا∏ من أهدى لي عيوبي» فهو يريد أن ينبهنا إلى أهمية تقبل النصح والنقد، وأن لا نغتر بأنفسنا ونرى أنفسنا معصومين من الخطأ، فحتى من هو في موقع الخلافة والحكم



والإسلام حاول تهذيب هذه الحالة:

قال تعالى: ∐لاَ يَسْخَرْ قَوَمُ مَّرِن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مَّيِنْهِمُ وَلاَ نِسَاءَ مَّـِن نَّـِسَاءَ عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْرًا مَّيِنْهُنَّ وَلاَ تَلاْمِزُوا أَنفُسَكُمُ وَلاَ تَـنَابِرَوُوا بِالأَلْوَقَابِ بِيئْسَ الاِسْمُ الْفُسُوقُ بِعَدْ الإِيمَانِ.[8] .

وعن الإمام جعفر الصادق يقول: «من روى على مؤمن رواية يريد بها شينه وهدم مروته ليسقطه من أعين الناس أخرجه ا□ من ولايته إلى ولاية الشيطان»[9] .

وفي حديث قدسي عن ا□ عز وجل: (من أهان لي وليا ً فقد أرصد لمحاربتي)[10] .

لذلك لابد أن يفرق الإنسان المؤمن بين الأمرين وكذلك المجتمع، فالنقد مطلوب أما التشهير والتجريح فهو ممنوع شرعاً، «من عيّر مؤمناً أو سبه أو آذاه باء بإثمه يوم القيامة».

والمجتمعات تختلف، فبعضها تقسوا على بعضها ويسود بينها التحاسد، وبعضها يرفع بعضها بعضا، فالمجتمعات التي تساعد بعضها البعض تنمو فيها الطاقات والقدرات. ومن المجتمعات التي تشجع بعضها البعض اليهود فعندما يذهب لاجئ منهم إلى بلد آخر فإنهم يستقبلونه ويساندونه حتى يصبح من أكبر رجال البلد، بينما المسلمون عندما يذهب أحدهم إلى تلك المناطق فإنه يبقى على وضعه ولا يتغير حاله. يقال إن الإمام أحمد بن حنبل سأل مرة حاتما ً الأصم وكان من الحكماء، قال له: كيف السلامة من الناس؟ قال له: أن تبذل لهم مالك، ولا تأخذ شيئا ً من أموالهم، وأن تتحمل أذاهم، ولا تؤذي أحدا ً منهم، وأن تقضي مصالحهم وحوائجهم، ولا تطلب منهم حاجة. قال له: هذا أمر صعب. قال: وقد لا تسلم منهم.

ففي بعض الأحيان تكون هناك حالة قساوة بين الناس. وأئمتنا صلوات ا□ وسلامه عليهم كانوا رحماء حتى مع أعدائهم، مثل أمير المؤمنين عليهم السلام أيام معركة صفين سمع بعض أصحابه يسبون أهل الشام، فقال لهم: «إني أكره لكم أن تكونوا سبابين، ولكنكم لو وصفتم أعمالهم، وذكرتم حالهم كان أصوب»[11]

ومع قسوة بني أمية مع السيدة زينب وزين العابدين فبالرغم مما حدث معهم فليست هناك كلمة نابية قالوها لهؤلاء الأعداء لإثبات التحدي، وإنما كانت الغاية إثبات عزة الإيمان وكسر الهيبة الفاسدة «وأفضل الشهداء عمي حمزة ومن قام إماما» فدائما ً الكلام لين ورقيق ليس ذلك خوفا ً ولا جبنا ً وإنما.. كل إناء بالذي فيه ينضح.

وهناك موقف مع الإمام زين العابدين وذلك حينما وقف مع رجل من الأعداء وقال: الحمد □ الذي فضحكم ونصر أمير المؤمنين يزيد عليكم، فالتفت إليه وقال له: «أقرأت القرآن» قال: نعم، قال:« أقرأت قوله